Numeéro 1-2, articles

El viaje de la Malinche en
el teatro mexicano actual:
el hiriente retrato de
Jesusa Rodriguez

Ludovica Paladini
Universita Ca’' Foscari Venezia

ludovicapaladini@unive.it

Citation recommandée : Paladini, Ludovica. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual:
el hiriente retrato de Jesusa Rodriguez”. Les Ateliers du SAL 1-2 (2012): 131-144.




132

1. De la historia al mito y de este al paradigma radical
La Malinche es indudablemente uno de los personajes mas enigma-
ticos de la historia mexicana. Incontables son la veces que a lo
largo de los ultimos cuatro siglos su imagen ha sido construida y
reconstruida, evolucionando de una figura histoérica y heroica de
la conquista espafiola a un mito nacional que representa a todos
los que se han aliado con los extranjeros contra sus patrias, sus
valores nativos y sus tradiciones. Como comenta la antropdloga
Gonzalez-Hernandez en DoAa Marina (La Malinche) y la formacion
de la identidad mexicana, “se trata de un ser que se ha instalado
en la memoria colectiva como un simbolo maldito y ambivalente:
es el arquetipo de la traicidon a la patria y al mismo tiempo la madre
simbdlica de los mexicanos, el paradigma del mestizaje” (41).
Acerca de su historia personal, se conocen muy pocos datos y a
menudo difieren en lo relativo a su lugar de origen, a su fecha de
nacimiento y a su estatus social. Segun las fuentes mas antiguas
—especialmente las crdnicas de la conquista de México'—, lo Unico
cierto es que Malinche era una mujer indigena, que fue regalada,
junto con otras 19 mujeres, a Hernan Cortés y sus soldados durante
uno de los primeros encuentros entre los indigenas y los espafioles
y que, en breve tiempo, debido a sus habilidades linguisticas, fue
nombrada intérprete oficial del mismo Cortés. Incluso, su propio
nombre fue causa de discordias y multiples interpretaciones. Asi
lo describe Carlos Fuentes, en la pieza Todos los gatos son pardos
de 1970:

Malintzin, Marina, Malinche... Tres fueron tus nombres, mujer: el
que te dieron tus padres, el que te dio tu amante y el que te dio
tu pueblo... Malintzin dijeron tus padres: hechicera, diosa de la
mala suerte y de la reyerta de sangre... Marina, dijo tu hombre,
recordando el océano por donde vino hasta estas tierras... Malinche,
dijo tu pueblo: traidora, lengua y guia del hombre blanco (13-14).

A lo largo del tiempo la figura de la Malinche sufre una evolucion
gue la distorsiona profundamente, transformandola finalmente en
un paradigma cultural y socio-politico; esto es, el mayor arquetipo
femenino mexicano, madre y traidora de la patria mestiza, con
un significado, por lo general, negativo y contrapuesto a su doble
positivo, representado por la Virgen de Guadalupe. Se trata, en
suma, de un signo polisémico, que funciona como un palimpsesto
continuo de la identidad cultural mexicana, cuyas capas de signi-
ficado se han acumulado a lo largo de los siglos a través de la
suma de diversas interpretaciones sobre su identidad, su funcidn
y su significado. Es mas: al transformarse en un signo, la Malinche

1 || Se hace referencia, en particular, a los volimenes de Lopez de Gomara
(Historia de la conquista de México, 1552) y de Bernal Diaz del Castillo (Historia
verdadera de la conquista de la Nueva Espafa, 1568) y a las Cartas de relacion
de Hernan Cortés (1519-1526).



pasa a formar parte también del sistema mitico de su cultura;
de signo, pues, se transforma en mito, y en cuanto tal ha sido
evaluado y revaluado en el tiempo, incluso negativamente.

Lo paraddjico, sin embargo, es el hecho de que el instrumento
principal que se ha utilizado para crear esa figura mitica y dis-
torsionada de la Malinche ha sido justamente |la Historia y, especial-
memte, las cronicas espanolas de la conquista de México: las
Unicas y exiguas fuentes de informacion sobre ella que nunca la
denigraron, mas bien le rindieron continuos honores y la elogiaron.
Sera el contexto del nacionalismo mexicano el que, al difundir su
propia version de la Conquista, transformara todos los atributos
y las cualidades que las cronicas habian ofrecido a tan “excelente
mujer” —como la define Diaz del Castillo (Historia verdadera 87)—
en sus opuestos, fomentando el discurso patriarcal de la traicidon
a la patria.

Es entonces, a partir de esa relectura del pasado en el presente,
necesaria para la construccién de laidentidad y para la consolidacién
del nacionalismo después del fracaso de la Revolucién, cuando la
figura de la Malinche comienza a ser analizada como mito y ya no
como figura histérica. A través de un proceso que la asocia a la
figura de la Chingada y, por ende, a la Conquista, la Malinche se
transforma, finalmente, en simbolo de la madre violada, que no
ofrece resistencia y entrega su patria a los espafioles; “montdn
inerte de sangre, huesos y polvo”, segun la define Octavio Paz,
“(cuya) pasividad abierta al exterior la lleva a perder su identidad
[...]. No es nadie ya, se confunde con la nada, es la Nada” (E/
laberinto de la Soledad 77-78).

2. Para una revision cabal de la historia y sus (falsos) mitos:
los desafios del teatro mexicano a finales del siglo XX

En contra de este paradigma radical, que implica no soélo la
marginalidad de la figura de la Malinche, sino también su total
desaparicién (de la Historia, del centro, del poder), a partir de los
afos 70 del siglo pasado empiezan a desarrollarse formas cul-
turales de oposicidn. En particular, surge un interés por parte de la
literatura (especialmente la redactada por mujeres, “las hijas de la
Malinche”, como las denomina polémicamente Margo Glantz) por
reivindicar el papel de la Malinche y, consecuentemente, el estatuto
ontoldgico del ser femenino en su complejidad, oponiéndose a la
perspectiva androcéntrica y a los viejos paradigmas patriarcales,
para descubrir el verdadero rostro de la feminidad detras de las
mascaras y de los prejuicios.

Pese a los ejemplos extraordinarios presentes en la narrativa
nacional —que van de Elena Garro a Julieta Campos, de Inés
Arredondo a Elena Potianowska hasta llegar a las mas recientes
publicaciones de Carmen Boullosa, solo por citar a algunas, y cuyas
influencias en la problématica objeto de investigacion necesitaria

133



134

un articulo aparte— , el teatro nacional del periodo alcanza niveles
de tan alta envergadura critica que se merece inevitablemente una
atencién particular. A partir de mediados del siglo XX, de hecho,
el teatro nacional demuestra una predileccidén por la recuperacion
del mundo precolombino. Entre los mutliples ejemplos dignos de
mencion, cabe recordar a Sergio Magafia (Moctezuyma II, 1953
y Cortés y la Malinche o Los Argonautas, 1967), Celestino Go-
rostiza (La Malinche o la lefia esta verde, 1958), Rodolfo Usigli
(Corona de Fuego, 1960); Salvador Novo (Cuauhtémoc, 1962),
Luisa Hosefina Hernandez (Quezalcoatl, 1968), Hugo Arglelles (E/
Gran Inquisidor, 1971) y, finalmente, Emilio Carballido (Tiempo de
ladrones: La Historia de Chucho el roto, 1983 y Ceremonia en el
tiempo del tigre, 1986).

Dicha presencia, que desde luego se inicia ya a partir de los
anos 30 con la labor en territorio mexicano de Antonin Artaud,
quien elige tal tematica para inaugurar la actividad del Teatro
de la Crueldad con la obra La conquéte du Mexique de 1933, se
justifica a partir de la década del 70 en cuanto necesidad de un
ritual; es decir, en cuanto modalidad a través de la cual hombres y
mujeres pueden recomponer la propia imagen y dominar su con-
dicion de ser. Entre las piezas que marcan un cambio radical en
el proceso de revisién de la ideologia y la identidad mexicana,
enfocando particularmente la figura de la Malinche, es preciso
mencionar Todos los gatos son pardos de Carlos Fuentes (1970),
El Eterno Femenino de Rosario Castellanos (1974), Aguila o Sol
de Sabina Berman (1984), Malinche Show (1979) de Wiilebaldo
Lopez, Las adoraciones (1983) de Juan Tovar, Los que calan son
los filos (1988) de Mauricio Jiménez, La Malinche en Dios T.V.
de Jesusa Rodriguez (1991), La noche de Hernan Cortés (1992)
de Vicente Lefiero y La Malinche (1998) de Victor Hugo Rascén
Banda, obra que culmina el proceso de transformacion de la mujer
de paradigma de la Chingada a simbolo de Mediador Supremo (cfr.
Adler y Chabaud, Un viaje sin fin).

Es preciso comentar que todas las producciones mencionadas
coinciden con momentos de la historia mexicana en los que la
identidad nacional esta en el centro del debate politico y cultural
y la sociedad, en tela de juicio. Es asi, por ejemplo, en los afos
50, cuando el pensamiento critico nacional incrementa la difusién
del malinchismo, el desarrollo de la ontologia del ser mexicano
y la instalacidén del presidencialismo despdtico. El cambio de di-
reccion mas evidente, sin embargo, ocurre después de la masacre
de Tlatelolco en 1968. A partir de ese momento, el teatro nacio-
nal pasa de ser un lugar de mera reflexion sobre los cambios
culturales a ser lugar de presentacién y promulgacion del cambio
y de la accién. En este contexto el valor icénico de la figura de la
Malinche ya no se asume como signo, sino como agente de cambio
de significado. Es decir, el teatro ofrece en escena proyectos de



relectura del pasado mexicano, que rehusan la creencia segun la
cual el pasado es siempre y sélo un sistema cerrado e inmutable,
y proponen que sea, en cambio, un campo dialéctico de fuerzas
cuyos artefactos pueden rearticularse continuamente (cfr. Adler y
Chabaud, Un viaje sin fin).

Lo interesante de las obras citadas, ademas, es que no procuran
buscar la identidad mexicana a través de un nuevo analisis de la
figura de la Malinche, sino mas bien intentan reescribiry rei-vindicar
su historia, a menudo a través de la parodia y la ironia. Todos es-
tos ejemplos, de hecho, mas alld de las diferencias intrinsecas a
cada texto, ofrecen una interpretacién diferente de la Malinche
a través de un uso profundamente irdnico del lenguaje, que de-
construye su romantica interpretacion e invierte finalmente los
roles establecidos. Pese a la ficcionalidad que conforma el género,
y que nunca pretende trascender ni sustituir la realidad historica,
estas escrituras dramaticas contemporaneas permiten, en suma,
observar a una nueva Malinche, mas alla de los prejuicios y las
distorsiones ideoldgicas; esto es, una mujer activa, que rechaza la
pasividad de su sexo y elige su propio destino, transformandose a
si misma de esclava violada y rechazada por su pueblo en /a mujer
gue cambid la historia de un continente.

Finalmente, gracias al medio teatral, la Malinche recupera tam-
bién la voz, lo cual le permite finalmente hablar y relatar su historia
personal en primera persona. Es preciso recordar que la Malinche
entra en la historia de México principalmente como lengua de
la Conquista, faraute e intérprete “entremetida y desenvuelta”,
como la define en su Historia Verdadera de la Conquista de Nueva
Espana Bernal Diaz del Castillo (93). En relacién con esto, Margo
Glantz en el ensayo “La Malinche; la lengua en la mano” comenta:

“la voz es sin duda el atributo principal, o mas bien literal, de la
lengua. Designar al intérprete con la palabra lengua define la funcién
retorica que desempenfia, esto es, la sinécdoque, tomar la parte por
el todo; es decir, se despoja la persona de su cuerpo y se le identifica
s6lo como una voz con capacidad de emisién” (8).

En el caso de Malinche, sin embargo, la desaparicidn se reitera
por ser la mujer privada, no sélo de su cuerpo, sino también de su
voz. En efecto, las cronicas documentan la presencia de Malinche y
sus funciones, pero siempre en tercera persona; es decir, la Malin-
che no habla nunca, y se ve introducida siempre por medio de
un discurso indirecto, oblicuo, que la convierte histéricamente en
simple pasaje de la voz del otro. Al invertir ese proceso del habla,
el teatro mexicano de fin de siglo se inserta plena y eficazmente
en la tarea de revision critica de la Conquista y de su protagonista
femenina, restituyendo la voz a quien la poseia de derecho, pero
ha sido silenciada por siglos; a quien ha permitido el dialogo, la

135



136

comprension y la destruccién de su mismo pueblo, sin limitarse
a traducir, sino llegando a interpretar de manera auténoma y
personal el pensamiento del otro: “primer ejemplo, y por ende
simbolo por excelencia, de la hibridacion de las culturas” (Todorov,
La Conquista de América 124), a la vez que “modeladora de la
trama” (Glantz, Las genealogias 214).

3. Retorica de la comicidad y disidencia politica: el teatro-
cabaret de Jesusa Rodriguez

Jesusa Rodriguez esunadelas masimportantes creadoras escénicas
de los ultimos treinta afios?. Conocida principalmente por su teatro
de cabaret, la autora desarrolla una busqueda ético-estética que
enfoca de manera paradigmatica el cambio de perspectiva de la
vision patriarcal, especialmente en lo que concierne a la reflexion
sobre el papel de la mujer en la historia mexicana. Desde los anos
ochenta, trabaja de manera conjunta con su compafiera de arte
y de vida Liliana Felipe, cantante argentina radicada en México
desde 1978, con la que comparte multiples actividades artisticas
y sociales3, a la vez que un interés radicado hacia el compromiso
politico, el recurso al humor y la puesta en escena de una sen-
sibilidad femenina y lésbica, hasta entonces inédita en el teatro
mexicano. La importancia de esta colaboracion reside, ademas,
en su coparticipacion en la composicion y adaptacion de las
obras; de hecho, las dos autoras trabajan juntas —estética y dra-
maticamente— en una labor de coescritura, que a menudo finaliza
con la puesta en escena de la voz y el cuerpo de Jesusa Rodriguez
junto a lo musical y lo visual proporcionado por Liliana Felipe®.

2 || Jesusa Rodriguez (México D. F., 1955) realiza sus estudios teatrales de
1971 a 1973 en el Centro Universitario Teatral (C.U.T.) de Ciudad de México. En
un primer momento se interesa por la escenografia, realizando los decorados
de varias obras dirigidas por Julio Castillo. En 1980 abre el cabaret El Fracaso
y funda el Grupo Divas, A.C., una asociacion de actrices y dramaturgos con
el que lleva a escena la obra ¢Como va la noche, Macbeth? Adaptacion de
Shakespeare. El primer gran éxito de Rodriguez se da con el montaje de la
opera Donna Giovanni (1983), adaptacion de Mozart y Da Ponte. Otras obras
dignas de mencién son: Atracciones Fénix (1986), Yourcenar o cada quien
su Marguerite (1989), La Coatlicue (1990), La Malinche en Dios T.V. (1991),
Sor Juana en Almoloya (1994), Strip Tease de Sor Juana (2003) y El Maiz
(2005-2008). Entre los varios premios y becas que ha recibido Rodriguez, cabe
recordar el premio a la mejor actriz por E/ concilio de amor en el Festival de Las
Américas, Montreal, Canada (1989), la Beca Guggenheim (1990), la Beca Arts
and Humanities de la fundacion Rockefeller (1994-97) vy, junto a Liliana Felipe,
el Obie Award del periddico Village Voice de New York (2000), por la obra Las
horas de Belén.

3 || Entre todas, las labores de activismo politico con la comunidad L.G.B.T.
(Lésbico-Gay-Bisexual-Transgénero), con grupos indigenas, con grupos ecolo-
gistas y con la oposicion de izquierda.

4 || Esta intensa labor conjunta, que permite llevar a escena mas de 320
espectaculos con la participacion de artistas como Regina Orozco, Tito
Vasconcelos e Isela Vega, termina en 2005, cuando las dos artistas, después



Aunque el trabajo de cabaret de ambas artistas comienza desde
los inicios de su carrera artistica, es a partir de los afios noventa
cuando la experimentacién se concreta definitivamente, gracias
a la restauracion del legendario Teatro La Capilla en la colonia de
Coyoacan, en el sur de la Ciudad de México, y la sucesiva apertura
del bar El Habito. El teatro, de hecho, nace como respuesta a la
necesidad de la estructura social y cultural mexicana de establecer
representaciones plurales —no dogmaticas— de la realidad y se
configura como lugar de creacion y promulgacion de la estética
del grupo, permitiendo a las dos artistas desarrollar una actividad
teatral caracterizada porla hibridacidn de estilos, la parodia caustica
de figuras politicas, por medio del travestismo, y la afirmacion
de una sensibilidad orgullosamente lésbico-gay. De ahi que el
cabaret de Rodriguez y Felipe resulte un debate sobre las formas
teatrales contemporaneas, a la vez que un viaje dramatico, que
parte del teatro clasico y contemporaneo, se detiene en la dpera
y la opereta y finaliza en una mezcla entre el cabaret aleman vy el
teatro de carpa, especialmente el de las carpistas mexicanas de
los afios veinte y treinta.

El recurso a este tipo de género, pues, intrinsecamente rela-
cionado con la satira, el circo, la critica politica y el teatro frivolo,
les sirve a las dos autoras para conformar un espacio de diversion
y a la vez de disidencia politico-cultural; en suma, un espacio de
resistencia a la hegemonia y al patriarcado mexicano, donde las
unidades significantes basicas de la ideologia dominante —como
las concepciones oficiales del amor, el matrimonio, la familia, la
reproduccion, la maternidad/paternidad y el ser un buen mexicano
(es decir, los paradigmas que tradicionalmente conforman la nacio-
nalidad y la tradicién mexicanas)— se transforman y se rearticulan
con insistencia (Alzate).

El objetivo de dicha revisién, sinembargo, no mira detenidamente
a subvertir el concepto de patriarcado, sino que mas bien intenta
negociarlo a través de la risa y la satira. El cabaret de Rodriguez, en
suma, no puede y no quiere sustraerse totalmente a los simbolos
historicos que conforman la identidad mexicana, sino burlarse de
ellos, buscando las fisuras y las aporias en la estructura de tal pa-
triarcado, para analizarlo y a la vez apropiarse de él, sin imponer
una vision alternativa de la existencia; es decir, resistiendo a la
hegemoniadominantey alavezdevelandosus alternativas posibles.
No se trata, pues, de una actitud de abierta subversion contra
el patriarcado, ni de mero panfletarismo politico camuflado en la
escena teatral, ni siquiera representa “una voluntad contestataria
o que haya una voluntad de provocacion”(“Postmodernidad,

de quince afios de actividad ininterrumpida, dejan el teatro para dedicarse
completamente al activismo politico y al trabajo comunitario, aunque hoy en
dia siguen presentando espectaculos en giras nacionales e internacionales.

137



138

postcolonialidad y teatralidad femenina” 340), como afirma la
misma autora. Mas bien coincide con la puesta en escena de lo
que el critico Ramon Alcantara Mejia define como proceso de
desenmascaramiento de las estructuras patriarcales (340), lo
cual implica una voluntad cabal de desvelar desde dentro las
fallas y las trampas de su hegemonia, de expandir los limites
culturales, histéricos y politicos bajo el signo de la diversidad y la
alteridad, gracias a aquella heterogeneidad polifénica intrinseca
a la naturaleza misma del arte teatral, que permite que el teatro
esté ahi “para ser, y no solo para decir” (Ubersfeld, 29).

Entre los multiples temas investigados por Rodriguez, el mundo
precolombino y los personajes femeninos asumen inevitablemen-
te un papel de relieve y, por encima de todos, la figura de la
Malinche®, cuya representacién en la obra La Malinche en Dios
TV constituye un ejemplo de relieve. Publicada en 1991 en la
revista Debate Feminista, la pieza propone al lector/espectador
una versién alternativa de la historia de la conquista de México,
gue revisa el paradigma segun el cual la caida del imperio se
debié a la Malinche; especialmente, a su imprudencia al hablar
demasiado. A lo largo de toda la representacién, Rodriguez juega
con esta situacién, transformandola en una anécdota irénica que
desacraliza la versién oficial del mito femenino de la traicidn, a
través de la satira irreverente y el uso de un lenguaje paraddjico
y @ menudo inventado.

El texto se configura como un sketch de apenas cuatro paginas
y segun la mas fiel tradicion®, propone al lector/espectador una
breve escena comica, concebida para ser transmitida por tele-
vision y protagonizada por cuatro personajes principales: la Malin-
che, Moctezuma, Cuahutémoc y el grupo de los soldados que
funcionan como una sola entidad. La pieza empieza in medias
res, sin otorgarnos un elenco de protagonistas, ni siquiera propor-
cionando acotaciones aclaradoras del tiempo o el espacio de la
accion; nos presenta, en cambio, y de manera abrupta, a una
Malinche moderna, cantante ambulante del metro de la ciudad de
México, que anuncia al publico —en una especie de prologo— los
acontecimientos que se desarrollaran a continuacion:

MALINCHE—Muy glienas noches amable mingitorio: peatones,
chicletos, taxicratas y metronautas, mestizaje en general. Me

5 || Otras figuras femeninas a las que Rodriguez dedica su atencion son la
Coatlicue, Sor Juana Inés de la Cruz y Frida Khalo.

6 || A diferencia del mondlogo comico, que proporciona una comunicacion
directa con el publico, el sketch es una escena comica que dura entre uno y diez
minutos, aproximadamente, interpretada por uno o pocos actores y ambientada
en un tiempo y en un lugar aparte. Tradicionalmente usado en los vodeviles,
el sketch se incorpora hoy a espectaculos de variedades, programas comicos o
de entretenimiento para adultos, a la vez que es utilizado como interludio en
contextos graves; puede ser montado en un teatro o transmitido por television.



apersono aqui a cronicarles la verdadera historia de la fundicién de
la gran Tecnocratlan, cuyos nales quedaron firmemente asentados
por Don Carnal Diaz del Castillo, y Fray Teatolondré de las Casas y
los terrenos (Rodriguez, La Malinche en Dios T.V 308).

Pese a esta introduccidn, que pareceria ubicar el desarrollo
de los hechos en la actualidad, la historia se sitia en la época
de la Conquista, gracias a un juego ficcional que le permite a la
Malinche entrar y salir de la modernidad (Canclini), anunciando
los acontecimentos, a veces, como si todavia no hubieran ocurrido
y otras tantas, en cambio, durante su mismo desenlace. Los
personajes historicos, ademas, se mezclan con los inventados,
creando una atmdésfera irreal y anacronica que no permite distin-
guir lo real de lo imaginario. Asi la Malinche se presenta como
personaje histérico, pero al mismo tiempo no nos reenvia al
paradigma tradicional: en primer lugar, debido a su ocupacién (sera
la intérprete de Moctezuma al final de la pieza, segun la tradicion,
pero entra en escena como cantante ambulante de metro) y suce-
sivamente porque habla con voz propia y de manera atrevida e
irreverente. Algo similar ocurre con los demas personajes, todos
reiventados por la autora en los modos de sery de actuary, ademas,
involucrados en un mecanismo de distorsion fonética del lenguaje
que finaliza con la invencidon de neologismos y la aplicacion de
alteraciones irdnicas a los protagonistas. De ahi que Moctezuma
se presente como Moitezuma y la gran Tenochtitlan se convierta
en la gran Tecnocratlan, donde reina el emperador Zedillitzin, sin
contar con las demas deformaciones aplicadas a los nombres de
los cronistas (que, finalmente, resultan ser Don Carnal Diaz del
Castillo y Fray Teatolondré de las Casas).

Incluso los soldados de Cortés sufren una profunda alteracion:
ya no son espafoles, sino unos marines norteamericanos, que
quieren encargarse personalmente del narcotrafico y usar a la Ma-
linche como intérprete. Pese a la aparente fidelidad histérica en la
narracion de los hechos, los cambios fonéticos y semanticos en el
habla de los personajes arman continuos e irénicos malentendidos
entre ellos, incidiendo en el desenlace de la pieza. Asi recita la
Malinche cuando llega a Veracruz, enviada por Moitezuma, que la
exhorta “a ver qué ves, nomas no le digas a nadie”:

Pero cual seria mi sorpresa cuando veo llegar en unas Carabelas a
unos glerotes, ira, mitad hombres, mitad hot pants y me dice uno,
dice:

-Nosotros ser marines.

-Se dice marinos —le digo.

-No —dice— marines.

-Ora si —le digo— me va a ensefiar usté a hablar castellense ia mi!
La Unica mujer admitida en la Academia Frambués, Unica traductora
y cunilingua de toda Mesoamérica ihazme el precortesiano favor!
-No —dice— nosotros ser marines y venir a controlar el narcotrafico,

139



140

querer ver a Moctezumo

y saber que tu ser el mejor conecte.

-iAy gliero, pos tu diras! —le digo.

-iPos no te estoy diciendo! —me dice.

-Pos por eso —le digo— tu nomds dime —le digo (La Malinche en
Dios T.V 308-09).

La equivocacion estalla definitivamente cuando los marines
llegan a la presencia de Moitezuma y la Malinche interpreta su
tradicional papel de traductora:

-Gleno majestad —le digo— este es el sefior embajador Ponganse.
-éPerdén? —dice— éque ya asi nos llevamos, Malinche?

-No, —le digo— perdone, es que en realidad se apellida Ponte, Negro
Ponte, pero por respeto a su alta investidura le decimos Pdonganse.
iHuy! en cuanto supieron que era el embajador, comenzaron las
caravanas, y que pase por aqui sefor embajador, y que pase por aca
distinguido amigo y que pase usted, y que otro pase... y que bueno
ya el ultimo porque esta fuertisima... total, ya bien IlUcidos iniciaron
el acuerdo:

-Mire, dice el glero, dice, nosotros tener toda la tecnologia que
usted necesitar en su modernitldn, nosotros tener parabdlica que
logra captar hasta seiscientos canales distintos y usted siempre
tener la impresion de que es el mismo.

-iOh!, dice Moitezuma, qué maravilla, y pasan telecddices, édice?
iClaro! Nosotros transmitir primero “Escudo del desierto”, luego
“Tormenta del desierto” y proximamente “Desierto en el desierto”.
-Gleno, dice Moitezuma, dice, les daremos lo que pidan con tal de
que nuestro pueblo siga la huella.

-Pues nosotros querer controlar el narcotrafico porque ya estar
hartos de tanta competencia desleal, dice, y nosotros querer firmar
acuerdo para introducir todo lo que sea posible

-éPerdén? —dice Moitezuma.

-No pensar mal, dice el guero, dice, ya estar bueno de que ustedes
vender chichicuilotes, lechugas, jitomates y aguacates, y todos esos
ser animales en extincidon, nosotros traer twinkis, hershys, sabri-
tones y pop comes, para hacer en un minuto en su microguey.
-Eso lo seras tu, le dice.

-Ora pos qué te dijo, le digo.

-No oiste que me dijo gliey y ademas chiquito

-Ora, le digo, pero si no te dijo eso, le digo.

-¢Qué no me dijo?, dice, clarito lo oi, asi que dile que yo ya ni le digo
nada nomas porque no quiero decirle (309-10).

Al convertir en un juego de palabras irénico uno de los mo-
mentos mas dramaticos de la historia de México (la supuesta
traicion ontoldgica de la mujer), Rodriguez logra finalmente el ya
comentado intento de desenmascarar el discurso patriarcal, que
tiene explicaciones fijas para la historia y que ha marcado a la
mujer mexicana con una carga ideoldgica que la rebaja y que,
al mismo tiempo, justifica la actitud masculina de superioridad
y omnipotencia. Asi concebida, la Malinche se presenta ahora
al publico desligada de la interpretacion univoca y hegemodnica,



relacionada con lo sagrado y lo mitico, gracias al uso de una
comicidad radical que —en cuanto estrategia retérica basada en
la turpitudo y la deformitas, a la vez que método politico— la
conforma y la define como alteridad.

La satira atafie, ademas, a otro aspecto fundamental que
caracteriza a la protagonista: el lenguaje. Sus habilidades lingUis-
ticas, que desde siempre la han connotado negativamente, en pos
de adquirir un valor positivo, a medida que la obra avanza se trans-
forman en un arma fatal e incomprensible, que ella dirige —ahora
si, polémica e intencionadamente— contra sus enemigos, tanto
los de hoy como los de antafno. Al final, la lengua por excelencia de
la antigliedad, ahora que finalmente puede expresarse, se despide
del publico de manera seca y hermética, alimentando las dudas
sobre la veracidad de la Historia e incrementando la urgencia de
una revisién cabal del rol con el que la inviste:

Y ya para despedirme, les digo, yo por eso mejor no digo, porque ya
me vinieron a decir, mira mejor Malinche mejor ni digas, me dicen,
porque luego si andas diciendo ya no te van a dejar decir, yo por eso
ya no digo, porque como dice el dicho: mas vale no andar diciendo
gue andar diciendo y no andarandar, o como dice el otro: mas vale
glieno con quién hablo que esto es una grabacién. (Rodriguez, La
Malinche en Dios T.V 311)

El texto que arma Rodriguez es oscuro y cerrado en si mismo
y requiere una honda meditacidén, mas alla de las risas y las apa-
riencias. No ofrece respuestas univocas, mas bien invita al lector/
espectador a investigar en sus dificultades, en los pliegues y en
los silencios del texto, porque —como repite a menudo Hernan
Cortés en la primera y la segunda de sus Cartas de relacion— “para
calar hondo en la tierra y saber su secreto es necesario cortar
lengua” (1981 [1519-26]). Al revisar la historia de la Malinche, en
conclusién, Rodriguez mete en escena un agudo viaje temporal
y simbdlico que, al poner en tela de juicio todos los estereotipos
vigentes desde la época de la Conquista, entabla la negociacién de
una nueva cartografia del ser ontoldgico femenino en su enredada
heterogeneidad, a la vez que cuestiona la soberania del discurso
hegemodnico, defendiendo el valor de la palabra en contra de toda
verdad impartida o impuesta. Es ahi, en ese profundo compromiso
ético y estético, donde se esconde la disidencia politica que connota
la teatralidad de la autora. Si, evidentemente, la ironia por si sola
no basta, es verdad también —como comenta Rosario Castellanos
en el prélogo del Eterno Femenino, citando a Julio Cortazar— que
“la risa ha cavado siempre mas tuneles que las lagrimas” (22).
En este sentido, La Malinche en Dios T.V. de Jesusa Rodriguez es
una confirmacion, siendo capaz de proporcionar una reflexién de
profunda envergadura critica, a través de un texto sumamente
divertido que, con aparente ligereza, demuestra el insondable

141



compromiso de la autora con su tiempo, su participacién en el
debate en curso sobre la revisidon de los falsos mitos todavia
vigentes en el México actual, a la vez que su aguda competencia
en el medio teatral.

142



Bibliografia

Adler, Heidrum y Jaime Chabaud, eds. Un viaje sin fin. Teatro mexicano
actual. Madrid/Frankfurt: Iberoamericana/Vervuert, 2004.

Alcantara Mejia, José Ramodn. “Postmodernidad, postcolonialidad y
teatralidad femenina en el teatro mexicano (1960-1990)". Estra-
tegias postmodernas y postcoloniales en el teatro latinoame-
ricano actual: hibridez, medialidad, cuerpo. Ed. Alfonso de Toro.
Madrid/ Frankfurt: Iberoamericana/ Vervuert, 2004.

Alzate, Gastdén A. “La disidencia politica: Jesusa Rodriguez y Liliana
Felipe”. Teatro de Cabaret: Imaginarios Disidentes. Irvine:
Gestos, 2002. [Consultado en noviembre de 2011].

Berman, Sabina. “Aguila o Sol”. Teatro. México: Editores Mexicanos
Unidos, 1984.

Castellanos, Rosario. El Eterno Femenino. México: F.C.E., 1975 .

Cortés, Hernan. Cartas de relacion (1519-1526). México: Editorial
Porrta, 1981.

Diaz del Castillo, Bernal. Historia verdadera de la conquista de Nueva
Espafa (1568). México: Editorial Porria, 1966.

Ferndndez de Oviedo, Gonzalo. Historia general y natural de las Indias
(1535). Ed. José Pérez de Tudela Bueso. Madrid: Atlas, 1959.

Fuentes, Carlos. Tiempo mexicano. México: Joaquin Mortiz, 1971.

. Todos los gatos son pardos. México: Siglo XXI, 1990.

Garcia Canclini, Néstor. Culturas hibridas: estrategias para entrar y salir
de la moderninad. Buenos Aires: Paidds, 2001.

Glantz, Margo. “Las hijas de la Malinche”. Esguince de cintura. México:
Lecturas mexicanas, 1994.

. Las genealogias. México: Alfaguara, 1997.

. La Malinche, sus padres y sus hijos. México: Taurus, Alfaguara,
2001.

. “La Malinche. La lengua en mano”. Narraciones, ensayos y entre-
vista. Valencia: Ediciones Exculturas, 2003.

Gonzadles Hernandez, Cristina. DoAa Marina (La Malinche) y la formacion
de la identidad mexicana. Madrid: Ediciones Encuentro, 2002.

Igler, Susanne y Thomas Stauder, eds. Negociando identidades, tras-
pasando fronteras. Tendencias en la literatura y el cine mexicano
en torno al nuevo milenio. Madrid/ Frankfurt: Iberoamericana/
Vervuert, 2008.

las Casas, Bartolomé de. Historia de las Indias (1562). México: Fondo de
Cultura Econémica, 1951.

Lopez de Gdémara, Francisco. Historia general de las Indias (1552).
Madrid: Atlas, 1946.

Martinez de Olcoz, Maria Nieves. Teatro de mujery culturas del movimiento
en América Latina. Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2000.

Messinger Cypess, Sandra. La Malinche in Mexican literature: from
history to myth. Austin: University of Texas Press, 1991.

Pavis, Patrice. Teatro contemporaneo: imagenes y voces. Santiago: LOM
Ediciones, 1998.

Paz, Octavio. El laberinto de la soledad. México: FCE, 1984.

Rodriguez, Jesusa. “La Malinche en Dios T.V."”. Debate Feminista 3 (1991):
308-11.

143



144

Sahagun, Bernardino de. Historia general de las cosas de Nueva Espafa
(1569). México: Editorial Porrua, 1979.

Talens, Jenaro, et al. Elementos para una semidtica del texto artistico.
(Poesia, narrativa, teatro, cine). Madrid: Catedra, 1978.
Todorov, Tzvetan. La Conquista de América: la cuestion del otro. México

D. F.: Siglo XXI, 1987.
Ubersfeld, Anne. Semidtica teatral. Madrid: Ediciones Catedra, 1989.
Urrutia, Jorge. Semid(p)tica. Madrid: Ediciones Hiperién, 1985.
Villegas, Juan. Nueva interpretacion y analisis del texto dramatico.
Ottawa: Girol Books, 1982.



