
El viaje de la Malinche en 
el teatro mexicano actual: 
el hiriente retrato de 
Jesusa Rodríguez

Ludovica Paladini
Università Ca’ Foscari Venezia
ludovicapaladini@unive.it

Citation recommandée : Paladini, Ludovica. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: 
el hiriente retrato de Jesusa Rodríguez”. Les Ateliers du SAL 1-2 (2012): 131-144.
 

Numéro 1-2, articles



132

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

1. De la historia al mito y de este al paradigma radical
La Malinche es indudablemente uno de los personajes más enigmá­
ticos de la historia mexicana. Incontables son la veces que a lo 
largo de los últimos cuatro siglos su imagen ha sido construida y 
reconstruida, evolucionando de una figura histórica y heroica de 
la conquista española a un mito nacional que representa a todos 
los que se han aliado con los extranjeros contra sus patrias, sus 
valores nativos y sus tradiciones. Como comenta la antropóloga 
González-Hernández en Doña Marina (La Malinche) y la formación 
de la identidad mexicana, “se trata de un ser que se ha instalado 
en la memoria colectiva como un símbolo maldito y ambivalente: 
es el arquetipo de la traición a la patria y al mismo tiempo la madre 
simbólica de los mexicanos, el paradigma del mestizaje” (41).

Acerca de su historia personal, se conocen muy pocos datos y a 
menudo difieren en lo relativo a su lugar de origen, a su fecha de 
nacimiento y a su estatus social. Según las fuentes más antiguas 
—especialmente las crónicas de la conquista de México1—, lo único 
cierto es que Malinche era una mujer indígena, que fue regalada, 
junto con otras 19 mujeres, a Hernán Cortés y sus soldados durante 
uno de los primeros encuentros entre los indígenas y los españoles 
y que, en breve tiempo, debido a sus habilidades lingüísticas, fue 
nombrada intérprete oficial del mismo Cortés. Incluso, su propio 
nombre fue causa de discordias y múltiples interpretaciones. Así 
lo describe Carlos Fuentes, en la pieza Todos los gatos son pardos 
de 1970: 

Malintzin, Marina, Malinche... Tres fueron tus nombres, mujer: el 
que te dieron tus padres, el que te dio tu amante y el que te dio 
tu pueblo... Malintzin dijeron tus padres: hechicera, diosa de la 
mala suerte y de la reyerta de sangre... Marina, dijo tu hombre, 
recordando el océano por donde vino hasta estas tierras... Malinche, 
dijo tu pueblo: traidora, lengua y guía del hombre blanco (13-14).

A lo largo del tiempo la figura de la Malinche sufre una evolución 
que la distorsiona profundamente, transformándola finalmente en 
un paradigma cultural y socio-político; esto es, el mayor arquetipo 
femenino mexicano, madre y traidora de la patria mestiza, con 
un significado, por lo general, negativo y contrapuesto a su doble 
positivo, representado por la Virgen de Guadalupe. Se trata, en 
suma, de un signo polisémico, que funciona como un palimpsesto 
continuo de la identidad cultural mexicana, cuyas capas de signi­
ficado se han acumulado a lo largo de los siglos a través de la 
suma de diversas interpretaciones sobre su identidad, su función 
y su significado. Es más: al transformarse en un signo, la Malinche 

1 || Se hace referencia, en particular, a los volúmenes de López de Gómara 
(Historia de la conquista de México, 1552) y de Bernal Díaz del Castillo (Historia 
verdadera de la conquista de la Nueva España, 1568) y a las Cartas de relación 
de Hernán Cortés (1519-1526).



Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

133

pasa a formar parte también del sistema mítico de su cultura; 
de signo, pues, se transforma en mito, y en cuanto tal ha sido 
evaluado y revaluado en el tiempo, incluso negativamente.

Lo paradójico, sin embargo, es el hecho de que el instrumento 
principal que se ha utilizado para crear esa figura mítica y dis
torsionada de la Malinche ha sido justamente la Historia y, especial­
memte, las crónicas españolas de la conquista de México: las 
únicas y exiguas fuentes de información sobre ella que nunca la 
denigraron, más bien le rindieron continuos honores y la elogiaron. 
Será el contexto del nacionalismo mexicano el que, al difundir su 
propia versión de la Conquista, transformará todos los atributos 
y las cualidades que las crónicas habían ofrecido a tan “excelente 
mujer” —como la define Díaz del Castillo (Historia verdadera 87)— 
en sus opuestos, fomentando el discurso patriarcal de la traición 
a la patria. 

Es entonces, a partir de esa relectura del pasado en el presente, 
necesaria para la construcción de la identidad y para la consolidación 
del nacionalismo después del fracaso de la Revolución, cuando la 
figura de la Malinche comienza a ser analizada como mito y ya no 
como figura histórica. A través de un proceso que la asocia a la 
figura de la Chingada y, por ende, a la Conquista, la Malinche se 
transforma, finalmente, en símbolo de la madre violada, que no 
ofrece resistencia y entrega su patria a los españoles; “montón 
inerte de sangre, huesos y polvo”, según la define Octavio Paz, 
“(cuya) pasividad abierta al exterior la lleva a perder su identidad 
[...]. No es nadie ya, se confunde con la nada, es la Nada” (El 
laberinto de la Soledad 77-78). 

2. Para una revisión cabal de la historia y sus (falsos) mitos: 
los desafíos del teatro mexicano a finales del siglo XX
En contra de este paradigma radical, que implica no sólo la 
marginalidad de la figura de la Malinche, sino también su total 
desaparición (de la Historia, del centro, del poder), a partir de los 
años 70 del siglo pasado empiezan a desarrollarse formas cul
turales de oposición. En particular, surge un interés por parte de la 
literatura (especialmente la redactada por mujeres, “las hijas de la 
Malinche”, como las denomina polémicamente Margo Glantz) por 
reivindicar el papel de la Malinche y, consecuentemente, el estatuto 
ontológico del ser femenino en su complejidad, oponiéndose a la 
perspectiva androcéntrica y a los viejos paradigmas patriarcales, 
para descubrir el verdadero rostro de la feminidad detrás de las 
máscaras y de los prejuicios. 

Pese a los ejemplos extraordinarios presentes en la narrativa 
nacional —que van de Elena Garro a Julieta Campos, de Inés 
Arredondo a Elena Potianowska hasta llegar a las más recientes 
publicaciones de Carmen Boullosa, solo por citar a algunas, y cuyas 
influencias en la problématica objeto de investigación necesitaría 



134

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

un artículo aparte— , el teatro nacional del periodo alcanza niveles 
de tan alta envergadura crítica que se merece inevitablemente una 
atención particular. A partir de mediados del siglo XX, de hecho, 
el teatro nacional demuestra una predilección por la recuperación 
del mundo precolombino. Entre los mútliples ejemplos dignos de 
mención, cabe recordar a Sergio Magaña (Moctezuyma II, 1953 
y Cortés y la Malinche o Los Argonautas, 1967), Celestino Go
rostiza (La Malinche o la leña está verde, 1958), Rodolfo Usigli 
(Corona de Fuego, 1960); Salvador Novo (Cuauhtémoc, 1962), 
Luisa Hosefina Hernández (Quezalcoatl, 1968), Hugo Argüelles (El 
Gran Inquisidor, 1971) y, finalmente, Emilio Carballido (Tiempo de 
ladrones: La Historia de Chucho el roto, 1983 y Ceremonia en el 
tiempo del tigre, 1986). 

Dicha presencia, que desde luego se inicia ya a partir de los 
años 30 con la labor en territorio mexicano de Antonin Artaud, 
quien elige tal temática para inaugurar la actividad del Teatro 
de la Crueldad con la obra La conquête du Mexique de 1933, se 
justifica a partir de la década del 70 en cuanto necesidad de un 
ritual; es decir, en cuanto modalidad a través de la cual hombres y 
mujeres pueden recomponer la propia imagen y dominar su con­
dición de ser. Entre las piezas que marcan un cambio radical en 
el proceso de revisión de la ideología y la identidad mexicana, 
enfocando particularmente la figura de la Malinche, es preciso 
mencionar Todos los gatos son pardos de Carlos Fuentes (1970), 
El Eterno Femenino de Rosario Castellanos (1974), Aguila o Sol 
de Sabina Berman (1984), Malinche Show (1979) de Wiilebaldo 
López, Las adoraciones (1983) de Juan Tovar, Los que calan son 
los filos (1988) de Mauricio Jiménez, La Malinche en Dios T.V. 
de Jesusa Rodríguez (1991), La noche de Hernán Cortés (1992) 
de Vicente Leñero y La Malinche (1998) de Victor Hugo Rascón 
Banda, obra que culmina el proceso de transformación de la mujer 
de paradigma de la Chingada a símbolo de Mediador Supremo (cfr. 
Adler y Chabaud, Un viaje sin fin).

Es preciso comentar que todas las producciones mencionadas 
coinciden con momentos de la historia mexicana en los que la 
identidad nacional está en el centro del debate político y cultural 
y la sociedad, en tela de juicio. Es así, por ejemplo, en los años 
50, cuando el pensamiento crítico nacional incrementa la difusión 
del malinchismo, el desarrollo de la ontología del ser mexicano 
y la instalación del presidencialismo despótico. El cambio de di
rección más evidente, sin embargo, ocurre después de la masacre 
de Tlatelolco en 1968. A partir de ese momento, el teatro nacio
nal pasa de ser un lugar de mera reflexión sobre los cambios 
culturales a ser lugar de presentación y promulgación del cambio 
y de la acción. En este contexto el valor icónico de la figura de la 
Malinche ya no se asume como signo, sino como agente de cambio 
de significado. Es decir, el teatro ofrece en escena proyectos de 



Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

135

relectura del pasado mexicano, que rehusan la creencia según la 
cual el pasado es siempre y sólo un sistema cerrado e inmutable, 
y proponen que sea, en cambio, un campo dialéctico de fuerzas 
cuyos artefactos pueden rearticularse continuamente (cfr. Adler y 
Chabaud, Un viaje sin fin).

Lo interesante de las obras citadas, además, es que no procuran 
buscar la identidad mexicana a través de un nuevo análisis de la 
figura de la Malinche, sino más bien intentan reescribir y rei-vindicar 
su historia, a menudo a través de la parodia y la ironia. Todos es
tos ejemplos, de hecho, más allá de las diferencias intrínsecas a 
cada texto, ofrecen una interpretación diferente de la Malinche 
a través de un uso profundamente irónico del lenguaje, que de
construye su romántica interpretación e invierte finalmente los 
roles establecidos. Pese a la ficcionalidad que conforma el género, 
y que nunca pretende trascender ni sustituir la realidad histórica, 
estas escrituras dramáticas contemporáneas permiten, en suma, 
observar a una nueva Malinche, más allá de los prejuicios y las 
distorsiones ideológicas; esto es, una mujer activa, que rechaza la 
pasividad de su sexo y elige su propio destino, transformándose a 
sí misma de esclava violada y rechazada por su pueblo en la mujer 
que cambió la historia de un continente.

Finalmente, gracias al medio teatral, la Malinche recupera tam­
bién la voz, lo cual le permite finalmente hablar y relatar su historia 
personal en primera persona. Es preciso recordar que la Malinche 
entra en la historia de México principalmente como lengua de 
la Conquista, faraute e intérprete “entremetida y desenvuelta”, 
como la define en su Historia Verdadera de la Conquista de Nueva 
España Bernal Díaz del Castillo (93). En relación con esto, Margo 
Glantz en el ensayo “La Malinche; la lengua en la mano” comenta:

“la voz es sin duda el atributo principal, o más bien literal, de la 
lengua. Designar al intérprete con la palabra lengua define la función 
retórica que desempeña, esto es, la sinécdoque, tomar la parte por 
el todo; es decir, se despoja la persona de su cuerpo y se le identifica 
sólo como una voz con capacidad de emisión” (8).

En el caso de Malinche, sin embargo, la desaparición se reitera 
por ser la mujer privada, no sólo de su cuerpo, sino también de su 
voz. En efecto, las crónicas documentan la presencia de Malinche y 
sus funciones, pero siempre en tercera persona; es decir, la Malin
che no habla nunca, y se ve introducida siempre por medio de 
un discurso indirecto, oblicuo, que la convierte históricamente en 
simple pasaje de la voz del otro. Al invertir ese proceso del habla, 
el teatro mexicano de fin de siglo se inserta plena y eficazmente 
en la tarea de revisión crítica de la Conquista y de su protagonista 
femenina, restituyendo la voz a quien la poseía de derecho, pero 
ha sido silenciada por siglos; a quien ha permitido el diálogo, la 



136

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

comprensión y la destrucción de su mismo pueblo, sin limitarse 
a traducir, sino llegando a interpretar de manera autónoma y 
personal el pensamiento del otro: “primer ejemplo, y por ende 
símbolo por excelencia, de la hibridación de las culturas” (Todorov, 
La Conquista de América 124), a la vez que “modeladora de la 
trama” (Glantz, Las genealogías 214).

3. Retórica de la comicidad y disidencia política: el teatro-
cabaret de Jesusa Rodríguez
Jesusa Rodríguez es una de las más importantes creadoras escénicas 
de los últimos treinta años2. Conocida principalmente por su teatro 
de cabaret, la autora desarrolla una búsqueda ético-estética que 
enfoca de manera paradigmática el cambio de perspectiva de la 
visión patriarcal, especialmente en lo que concierne a la reflexión 
sobre el papel de la mujer en la historia mexicana. Desde los años 
ochenta, trabaja de manera conjunta con su compañera de arte 
y de vida Liliana Felipe, cantante argentina radicada en México 
desde 1978, con la que comparte múltiples actividades artísticas 
y sociales3, a la vez que un interés radicado hacia el compromiso 
político, el recurso al humor y la puesta en escena de una sen­
sibilidad femenina y lésbica, hasta entonces inédita en el teatro 
mexicano. La importancia de esta colaboración reside, además, 
en su coparticipación en la composición y adaptación de las 
obras; de hecho, las dos autoras trabajan juntas —estética y dra
máticamente— en una labor de coescritura, que a menudo finaliza 
con la puesta en escena de la voz y el cuerpo de Jesusa Rodríguez 
junto a lo musical y lo visual proporcionado por Liliana Felipe4. 

2 || Jesusa Rodríguez (México D. F., 1955) realiza sus estudios teatrales de 
1971 a 1973 en el Centro Universitario Teatral (C.U.T.) de Ciudad de México. En 
un primer momento se interesa por la escenografía, realizando los decorados 
de varias obras dirigidas por Julio Castillo. En 1980 abre el cabaret El Fracaso 
y funda el Grupo Divas, A.C., una asociación de actrices y dramaturgos con 
el que lleva a escena la obra ¿Cómo va la noche, Macbeth? Adaptación de 
Shakespeare. El primer gran éxito de Rodríguez se da con el montaje de la 
ópera Donna Giovanni (1983), adaptación de Mozart y Da Ponte. Otras obras 
dignas de mención son: Atracciones Fénix (1986), Yourcenar o cada quien 
su Marguerite (1989), La Coatlicue (1990), La Malinche en Dios T.V. (1991), 
Sor Juana en Almoloya (1994), Strip Tease de Sor Juana (2003) y El Máiz 
(2005-2008). Entre los varios premios y becas que ha recibido Rodríguez, cabe 
recordar el premio a la mejor actriz por El concilio de amor en el Festival de Las 
Américas, Montreal, Canadá (1989), la Beca Guggenheim (1990), la Beca Arts 
and Humanities de la fundación Rockefeller (1994-97) y, junto a Liliana Felipe, 
el Obie Award del periódico Village Voice de New York (2000), por la obra Las 
horas de Belén.
3 || Entre todas, las labores de activismo político con la comunidad L.G.B.T. 
(Lésbico-Gay-Bisexual-Transgénero), con grupos indígenas, con grupos ecolo
gistas y con la oposición de izquierda.
4 || Esta intensa labor conjunta, que permite llevar a escena más de 320 
espectáculos con la participación de artistas como Regina Orozco, Tito 
Vasconcelos e Isela Vega, termina en 2005, cuando las dos artistas, después 



Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

137

Aunque el trabajo de cabaret de ambas artistas comienza desde 
los inicios de su carrera artística, es a partir de los años noventa 
cuando la experimentación se concreta definitivamente, gracias 
a la restauración del legendario Teatro La Capilla en la colonia de 
Coyoacán, en el sur de la Ciudad de México, y la sucesiva apertura 
del bar El Hábito. El teatro, de hecho, nace como respuesta a la 
necesidad de la estructura social y cultural mexicana de establecer 
representaciones plurales —no dogmáticas— de la realidad y se 
configura como lugar de creación y promulgación de la estética 
del grupo, permitiendo a las dos artistas desarrollar una actividad 
teatral caracterizada por la hibridación de estilos, la parodia cáustica 
de figuras políticas, por medio del travestismo, y la afirmación 
de una sensibilidad orgullosamente lésbico-gay. De ahí que el 
cabaret de Rodríguez y Felipe resulte un debate sobre las formas 
teatrales contemporáneas, a la vez que un viaje dramático, que 
parte del teatro clásico y contemporáneo, se detiene en la ópera 
y la opereta y finaliza en una mezcla entre el cabaret alemán y el 
teatro de carpa, especialmente el de las carpistas mexicanas de 
los años veinte y treinta. 

El recurso a este tipo de género, pues, intrínsecamente rela
cionado con la sátira, el circo, la crítica política y el teatro frívolo, 
les sirve a las dos autoras para conformar un espacio de diversión 
y a la vez de disidencia político-cultural; en suma, un espacio de 
resistencia a la hegemonía y al patriarcado mexicano, donde las 
unidades significantes básicas de la ideología dominante —como 
las concepciones oficiales del amor, el matrimonio, la familia, la 
reproducción, la maternidad/paternidad y el ser un buen mexicano  
(es decir, los paradigmas que tradicionalmente conforman la nacio
nalidad y la tradición mexicanas)— se transforman y se rearticulan 
con insistencia (Alzate). 

El objetivo de dicha revisión, sin embargo, no mira detenidamente 
a subvertir el concepto de patriarcado, sino que más bien intenta 
negociarlo a través de la risa y la sátira. El cabaret de Rodríguez, en 
suma, no puede y no quiere sustraerse totalmente a los símbolos 
históricos que conforman la identidad mexicana, sino burlarse de 
ellos, buscando las fisuras y las aporías en la estructura de tal pa
triarcado, para analizarlo y a la vez apropiarse de él, sin imponer 
una visión alternativa de la existencia; es decir, resistiendo a la 
hegemonía dominante y a la vez develando sus alternativas posibles. 
No se trata, pues, de una actitud de abierta subversión contra 
el patriarcado, ni de mero panfletarismo político camuflado en la 
escena teatral, ni siquiera representa “una voluntad contestataria 
o que haya una voluntad de provocación”(“Postmodernidad, 

de quince años de actividad ininterrumpida, dejan el teatro para dedicarse 
completamente al activismo político y al trabajo comunitario, aunque hoy en 
día siguen presentando espectáculos en giras nacionales e internacionales.



138

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

postcolonialidad y teatralidad femenina” 340), como afirma la 
misma autora. Más bien coincide con la puesta en escena de lo 
que el crítico Ramón Alcántara Mejía define como proceso de 
desenmascaramiento de las estructuras patriarcales (340), lo 
cual implica una voluntad cabal de desvelar desde dentro las 
fallas y las trampas de su hegemonía, de expandir los límites 
culturales, históricos y políticos bajo el signo de la diversidad y la 
alteridad, gracias a aquella heterogeneidad polifónica intrínseca 
a la naturaleza misma del arte teatral, que permite que el teatro 
esté ahí “para ser, y no sólo para decir” (Ubersfeld, 29).

Entre los múltiples temas investigados por Rodríguez, el mundo 
precolombino y los personajes femeninos asumen inevitablemen
te un papel de relieve y, por encima de todos, la figura de la 
Malinche5, cuya representación en la obra La Malinche en Dios 
TV constituye un ejemplo de relieve. Publicada en 1991 en la 
revista Debate Feminista, la pieza propone al lector/espectador 
una versión alternativa de la historia de la conquista de México, 
que revisa el paradigma según el cual la caída del imperio se 
debió a la Malinche; especialmente, a su imprudencia al hablar 
demasiado. A lo largo de toda la representación, Rodríguez juega 
con esta situación, transformándola en una anécdota irónica que 
desacraliza la versión oficial del mito femenino de la traición, a 
través de la sátira irreverente y el uso de un lenguaje paradójico 
y a menudo inventado.

El texto se configura como un sketch de apenas cuatro páginas 
y según la más fiel tradición6, propone al lector/espectador una 
breve escena cómica, concebida para ser transmitida por tele
visión y protagonizada por cuatro personajes principales: la Malin
che, Moctezuma, Cuahutémoc y el grupo de los soldados que 
funcionan como una sola entidad. La pieza empieza in medias 
res, sin otorgarnos un elenco de protagonistas, ni siquiera propor­
cionando acotaciones aclaradoras del tiempo o el espacio de la 
acción; nos presenta, en cambio, y de manera abrupta, a una 
Malinche moderna, cantante ambulante del metro de la ciudad de 
México, que anuncia al público —en una especie de prólogo— los 
acontecimientos que se desarrollarán a continuación:

MALINCHE−Muy güenas noches amable mingitorio: peatones, 
chicletos, taxícratas y metronautas, mestizaje en general. Me 

5 || Otras figuras femeninas a las que Rodríguez dedica su atención son la 
Coatlicue, Sor Juana Inés de la Cruz y Frida Khalo.
6 || A diferencia del monólogo cómico, que proporciona una comunicación 
directa con el público, el sketch es una escena cómica que dura entre uno y diez 
minutos, aproximadamente, interpretada por uno o pocos actores y ambientada 
en un tiempo y en un lugar aparte. Tradicionalmente usado en los vodeviles, 
el sketch se incorpora hoy a espectáculos de variedades, programas cómicos o 
de entretenimiento para adultos, a la vez que es utilizado como interludio en 
contextos graves; puede ser montado en un teatro o transmitido por televisión.



Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

139

apersono aquí a cronicarles la verdadera historia de la fundición de 
la gran Tecnocratlán, cuyos nales quedaron firmemente asentados 
por Don Carnal Díaz del Castillo, y Fray Teatolondré de las Casas y 
los terrenos (Rodríguez, La Malinche en Dios T.V 308). 

Pese a esta introducción, que parecería ubicar el desarrollo 
de los hechos en la actualidad, la historia se sitúa en la época 
de la Conquista, gracias a un juego ficcional que le permite a la 
Malinche entrar y salir de la modernidad (Canclini), anunciando 
los acontecimentos, a veces, como si todavía no hubieran ocurrido 
y otras tantas, en cambio, durante su mismo desenlace. Los 
personajes históricos, además, se mezclan con los inventados, 
creando una atmósfera irreal y anacrónica que no permite distin
guir lo real de lo imaginario. Así la Malinche se presenta como 
personaje histórico, pero al mismo tiempo no nos reenvía al 
paradigma tradicional: en primer lugar, debido a su ocupación (será 
la intérprete de Moctezuma al final de la pieza, según la tradición, 
pero entra en escena como cantante ambulante de metro) y suce
sivamente porque habla con voz propia y de manera atrevida e 
irreverente. Algo similar ocurre con los demás personajes, todos 
reiventados por la autora en los modos de ser y de actuar y, además, 
involucrados en un mecanismo de distorsión fonética del lenguaje 
que finaliza con la invención de neologismos y la aplicación de 
alteraciones irónicas a los protagonistas. De ahí que Moctezuma 
se presente como Moitezuma y la gran Tenochtitlan se convierta 
en la gran Tecnocratlán, donde reina el emperador Zedillitzin, sin 
contar con las demás deformaciones aplicadas a los nombres de 
los cronistas (que, finalmente, resultan ser Don Carnal Díaz del 
Castillo y Fray Teatolondré de las Casas). 

Incluso los soldados de Cortés sufren una profunda alteración: 
ya no son españoles, sino unos marines norteamericanos, que 
quieren encargarse personalmente del narcotráfico y usar a la Ma
linche como intérprete. Pese a la aparente fidelidad histórica en la 
narración de los hechos, los cambios fonéticos y semánticos en el 
habla de los personajes arman continuos e irónicos malentendidos 
entre ellos, incidiendo en el desenlace de la pieza. Así recita la 
Malinche cuando llega a Veracruz, enviada por Moitezuma, que la 
exhorta “a ver qué ves, nomás no le digas a nadie”:

Pero cuál sería mi sorpresa cuando veo llegar en unas Carabelas a 
unos güerotes, ira, mitad hombres, mitad hot pants y me dice uno, 
dice:
-Nosotros ser marines.
-Se dice marinos —le digo.
-No —dice— marines.
-Ora sí —le digo— me va a enseñar usté a hablar castellense ¡a mí! 
La única mujer admitida en la Academia Frambués, única traductora 
y cunilingua de toda Mesoamérica ¡hazme el precortesiano favor!
-No —dice— nosotros ser marines y venir a controlar el narcotráfico, 



140

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

querer ver a Moctezumo
y saber que tú ser el mejor conecte.
-¡Ay güero, pos tú dirás! —le digo.
-¡Pos no te estoy diciendo! —me dice.
-Pos por eso —le digo— tú nomás dime —le digo (La Malinche en 
Dios T.V 308-09).

La equivocación estalla definitivamente cuando los marines 
llegan a la presencia de Moitezuma y la Malinche interpreta su 
tradicional papel de traductora:

-Güeno majestad —le digo— este es el señor embajador Pónganse.
-¿Perdón? —dice— ¿que ya así nos llevamos, Malinche?
-No, —le digo— perdone, es que en realidad se apellida Ponte, Negro 
Ponte, pero por respeto a su alta investidura le decimos Pónganse.
¡Huy! en cuanto supieron que era el embajador, comenzaron las 
caravanas, y que pase por aquí señor embajador, y que pase por acá 
distinguido amigo y que pase usted, y que otro pase... y que bueno 
ya el último porque está fuertísima... total, ya bien lúcidos iniciaron 
el acuerdo:
-Mire, dice el güero, dice, nosotros tener toda la tecnología que 
usted necesitar en su modernitlán, nosotros tener parabólica que 
logra captar hasta seiscientos canales distintos y usted siempre 
tener la impresión de que es el mismo.
-¡Oh!, dice Moitezuma, qué maravilla, y pasan telecódices, ¿dice? 
¡Claro! Nosotros transmitir primero “Escudo del desierto”, luego 
“Tormenta del desierto” y próximamente “Desierto en el desierto”.
-Güeno, dice Moitezuma, dice, les daremos lo que pidan con tal de 
que nuestro pueblo siga la huella.
-Pues nosotros querer controlar el narcotráfico porque ya estar 
hartos de tanta competencia desleal, dice, y nosotros querer firmar 
acuerdo para introducir todo lo que sea posible
-¿Perdón? —dice Moitezuma.
-No pensar mal, dice el güero, dice, ya estar bueno de que ustedes 
vender chichicuilotes, lechugas, jitomates y aguacates, y todos esos 
ser animales en extinción, nosotros traer twinkis, hershys, sabri
tones y pop comes, para hacer en un minuto en su microgüey.
-Eso lo serás tú, le dice.
-Ora pos qué te dijo, le digo.
-No oíste que me dijo güey y además chiquito
-Ora, le digo, pero si no te dijo eso, le digo.
-¿Qué no me dijo?, dice, clarito lo oí, así que dile que yo ya ni le digo 
nada nomás porque no quiero decirle (309-10).

Al convertir en un juego de palabras irónico uno de los mo
mentos más dramáticos de la historia de México (la supuesta 
traición ontológica de la mujer), Rodríguez logra finalmente el ya 
comentado intento de desenmascarar el discurso patriarcal, que 
tiene explicaciones fijas para la historia y que ha marcado a la 
mujer mexicana con una carga ideológica que la rebaja y que, 
al mismo tiempo, justifica la actitud masculina de superioridad 
y omnipotencia. Así concebida, la Malinche se presenta ahora 
al público desligada de la interpretación unívoca y hegemónica, 



Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

141

relacionada con lo sagrado y lo mítico, gracias al uso de una 
comicidad radical que —en cuanto estrategia retórica basada en 
la turpitudo y la deformitas, a la vez que método político— la 
conforma y la define como alteridad. 

La sátira atañe, además, a otro aspecto fundamental que 
caracteriza a la protagonista: el lenguaje. Sus habilidades lingüís­
ticas, que desde siempre la han connotado negativamente, en pos 
de adquirir un valor positivo, a medida que la obra avanza se trans­
forman en un arma fatal e incomprensible, que ella dirige —ahora 
sí, polémica e intencionadamente— contra sus enemigos, tanto 
los de hoy como los de antaño. Al final, la lengua por excelencia de 
la antigüedad, ahora que finalmente puede expresarse, se despide 
del público de manera seca y hermética, alimentando las dudas 
sobre la veracidad de la Historia e incrementando la urgencia de 
una revisión cabal del rol con el que la inviste:

Y ya para despedirme, les digo, yo por eso mejor no digo, porque ya 
me vinieron a decir, mira mejor Malinche mejor ni digas, me dicen, 
porque luego si andas diciendo ya no te van a dejar decir, yo por eso 
ya no digo, porque como dice el dicho: más vale no andar diciendo 
que andar diciendo y no andarandar, o como dice el otro: más vale 
güeno con quién hablo que esto es una grabación. (Rodríguez, La 
Malinche en Dios T.V 311)

El texto que arma Rodríguez es oscuro y cerrado en sí mismo 
y requiere una honda meditación, más allá de las risas y las apa
riencias. No ofrece respuestas unívocas, más bien invita al lector/
espectador a investigar en sus dificultades, en los pliegues y en 
los silencios del texto, porque —como repite a menudo Hernán 
Cortés en la primera y la segunda de sus Cartas de relación— “para 
calar hondo en la tierra y saber su secreto es necesario cortar 
lengua” (1981 [1519-26]). Al revisar la historia de la Malinche, en 
conclusión, Rodríguez mete en escena un agudo viaje temporal 
y simbólico que, al poner en tela de juicio todos los estereotipos 
vigentes desde la época de la Conquista, entabla la negociación de 
una nueva cartografía del ser ontológico femenino en su enredada 
heterogeneidad, a la vez que cuestiona la soberanía del discurso 
hegemónico, defendiendo el valor de la palabra en contra de toda 
verdad impartida o impuesta. Es ahí, en ese profundo compromiso 
ético y estético, donde se esconde la disidencia política que connota 
la teatralidad de la autora. Si, evidentemente, la ironía por sí sola 
no basta, es verdad también —como comenta Rosario Castellanos 
en el prólogo del Eterno Femenino, citando a Julio Cortázar— que 
“la risa ha cavado siempre más túneles que las lágrimas” (22). 
En este sentido, La Malinche en Dios T.V. de Jesusa Rodríguez es 
una confirmación, siendo capaz de proporcionar una reflexión de 
profunda envergadura crítica, a través de un texto sumamente 
divertido que, con aparente ligereza, demuestra el insondable 



142

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

compromiso de la autora con su tiempo, su participación en el 
debate en curso sobre la revisión de los falsos mitos todavía 
vigentes en el México actual, a la vez que su aguda competencia 
en el medio teatral. 



Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.

Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

143

Bibliografía

Adler, Heidrum y Jaime Chabaud, eds. Un viaje sin fin. Teatro mexicano 
actual. Madrid/Frankfurt: Iberoamericana/Vervuert, 2004.

Alcántara Mejía, José Ramón. “Postmodernidad, postcolonialidad y 
teatralidad femenina en el teatro mexicano (1960-1990)”. Estra
tegias postmodernas y postcoloniales en el teatro latinoame
ricano actual: hibridez, medialidad, cuerpo. Ed. Alfonso de Toro. 
Madrid/ Frankfurt: Iberoamericana/ Vervuert, 2004.

Alzate, Gastón A. “La disidencia política: Jesusa Rodríguez y Liliana 
Felipe”. Teatro de Cabaret: Imaginarios Disidentes. Irvine: 
Gestos, 2002. [Consultado en noviembre de 2011].

Berman, Sabina. “Águila o Sol”. Teatro. México: Editores Mexicanos 
Unidos, 1984.

Castellanos, Rosario. El Eterno Femenino. México: F.C.E., 1975 .
Cortés, Hernán. Cartas de relación (1519-1526). México: Editorial 

Porrúa, 1981.
Díaz del Castillo, Bernal. Historia verdadera de la conquista de Nueva 

España (1568). México: Editorial Porrúa, 1966.
Fernández de Oviedo, Gonzalo. Historia general y natural de las Indias 

(1535). Ed. José Pérez de Tudela Bueso. Madrid: Atlas, 1959.
Fuentes, Carlos. Tiempo mexicano. México: Joaquín Mortiz, 1971.
____. Todos los gatos son pardos. México: Siglo XXI, 1990.
García Canclini, Néstor. Culturas híbridas: estrategias para entrar y salir 

de la moderninad. Buenos Aires: Paidós, 2001.
Glantz, Margo. “Las hijas de la Malinche”. Esguince de cintura. México: 

Lecturas mexicanas, 1994.
____. Las genealogías. México: Alfaguara, 1997.
____. La Malinche, sus padres y sus hijos. México: Taurus, Alfaguara, 

2001.
____. “La Malinche. La lengua en mano”. Narraciones, ensayos y entre

vista. Valencia: Ediciones Exculturas, 2003. 
Gonzáles Hernández, Cristina. Doña Marina (La Malinche) y la formación 

de la identidad mexicana. Madrid: Ediciones Encuentro, 2002.
Igler, Susanne y Thomas Stauder, eds. Negociando identidades, tras

pasando fronteras. Tendencias en la literatura y el cine mexicano 
en torno al nuevo milenio. Madrid/ Frankfurt: Iberoamericana/ 
Vervuert, 2008.

las Casas, Bartolomé de. Historia de las Indias (1562). México: Fondo de 
Cultura Económica, 1951.

López de Gómara, Francisco. Historia general de las Indias (1552). 
Madrid: Atlas, 1946.

Martínez de Olcoz, María Nieves. Teatro de mujer y culturas del movimiento 
en América Latina. Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2000.

Messinger Cypess, Sandra. La Malinche in Mexican literature: from 
history to myth. Austin: University of Texas Press, 1991.

Pavis, Patrice. Teatro contemporáneo: imágenes y voces. Santiago: LOM 
Ediciones, 1998.

Paz, Octavio. El laberinto de la soledad. México: FCE, 1984.
Rodríguez, Jesusa. “La Malinche en Dios T.V.”. Debate Feminista 3 (1991): 

308-11.



144

Ludovica Paladini. “El viaje de la Malinche en el teatro mexicano actual: el hiriente 
retrato de Jesusa Rodríguez”.
Les Ateliers du SAL, Numéro 1-2, 2012. 131-144

Sahagún, Bernardino de. Historia general de las cosas de Nueva España 
(1569). México: Editorial Porrúa, 1979.

Talens, Jenaro, et al. Elementos para una semiótica del texto artístico. 
(Poesía, narrativa, teatro, cine). Madrid: Cátedra, 1978.

Todorov, Tzvetan. La Conquista de América: la cuestión del otro. México 
D. F.: Siglo XXI, 1987.

Ubersfeld, Anne. Semiótica teatral. Madrid: Ediciones Cátedra, 1989.
Urrutia, Jorge. Semió(p)tica. Madrid: Ediciones Hiperión, 1985.
Villegas, Juan. Nueva interpretación y análisis del texto dramático. 

Ottawa: Girol Books, 1982.


